
309

Das aktuelle 
theologische Buch

◆ Striet, Magnus / Werden, Rita (Hg.): Un-
heilige Theologie! Analysen angesichts se-
xueller Gewalt gegen Minderjährige durch 
Priester (Katholizismus im Umbruch 9). Her-
der Verlag, Freiburg i. Br.–Basel–Wien 2019. 
(200) Brosch. Euro 20,00 (D) / Euro 20,60 (A) 
/ CHF 27,90. ISBN 978-3-451-38509-4.

Als hätte Stephan Goertz es geahnt. Sein Beitrag 

„Sexueller Missbrauch und katholische Sexual-

moral. Mutmaßliche Zusammenhänge“ in „Un-

heilige Theologie“ ist die vorweggenommene 

Antwort auf Joseph Ratzingers Attacke auf den 

Niedergang der Moraltheologie, die er anläss-

lich der Missbrauchskrise im Klerusblatt ver-

öffentlicht hat.1 Ohne Schnörkel legt Stephan 

Goertz zunächst dar, was nach wie vor offizielle 

Lehre der Kirche ist: „Nicht verheiratete He-

terosexuelle haben sexuell abstinent zu leben, 

Homosexuelle prinzipiell. Die sexuelle Lust darf 

ausschließlich in der Ehe genossen werden und 

auch in dieser nur dann, wenn die natürliche Fi-

nalität des Liebesaktes respektiert wird“ (107). 

Geht es nach Joseph Ratzinger, müsste das so 

bleiben. Moraltheologen wie Stephan Goertz, 

die den konkreten Menschen im Blick haben, 

die vor allem auch viele Personen sehen, welche 

bei einer solchen Einstellung keine Beachtung 

finden, können und wollen es sich aber nicht 

so einfach machen. Das machte es allerdings 

erforderlich, als Moraltheologen beim Angebot 

einer auch lebensnahen Moraltheologie und 

Morallehre aus dem Gefängnis eines statischen 

Naturrechtsdenkens auszubrechen. Dies gelingt 

ihnen, indem sie sich an der teleologischen 

Normenbegründung orientieren, „wonach eine 

Handlung eine sittlich richtige Handlung ist, 

wenn sie im Blick auf die Handlungsfolgen ver-

gleichsweise mehr Gutes bewirkt als ihre Alter-

native“ (110). Sie setzten sich damit von dem 

für die Tradition gültigen deontologischen An-

satz ab, der Handlungen moralisch als „in sich 

schlecht“ verurteilt, weil sie einen Naturzweck 

vereiteln.

1 https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2019-04/papst-benedikt-xvi-wortlaut-auf-
satz-missbrauch-theologie.html [Abruf: 12.05.2019].

Die angesprochene Wende in der Moral-

theologie macht Joseph Ratzinger u. a. mitver-

antwortlich für sexuellen Missbrauch. Stephan 

Goertz fasst den Vorwurf des früheren Papstes 

in dem Satz zusammen: „Jede Sexualethik, die 

sich von der strengen moralischen Verurteilung 

aller nicht-heterosexuellen und aller nicht-ehe-

lichen sexuellen Handlungen verabschiedet, 

trägt […] eine Mitverantwortung für sexuellen 

Missbrauch“ (108). Einen solchen Vorwurf lässt 

Stephan Goertz nicht im Raum stehen. Er hält 

dagegen: Der Hinweis auf eine in Teilen der Ge-

sellschaft vertretene moralische Nachlässigkeit 

gegenüber sexuellen Kontakten zwischen Kin-

dern bzw. Jugendlichen und Erwachsenen ist 

historisch gesehen berechtigt. Jetzt aber die ka-

tholische Moraltheologie damit in Verbindung 

zu bringen, dient vor allem der Selbstrechtfer-

tigung der eigenen Lehre, an deren Integrität 

kein Zweifel aufkommen soll. Die gibt es aber 

offensichtlich. So vermisst er bei Joseph Ratzin-

gers Ansatz ein ausreichendes Gespür für die 

Möglichkeiten und Grenzen moralischen Kön-

nens. Doch damit nicht genug.

Die Grenzen der traditionellen Moraltheo-

logie treten auf eine erschreckenden Weise zu 

Tage, wenn man sich folgenden Sachverhalt 

vor Augen führt: Solange Missbrauch lediglich 

als Sünde gegen das Gebot der Keuschheit be-

wertet wird und die Missachtung der Selbstbe-

stimmung nicht als Grundübel benannt wird, 

solange werden die Betroffenen und ihre Ange-

hörigen bei einer moraltheologischen Einschät-

zung und Bewertung außen vor gelassen.

Eine ethische Wahrnehmung des Leids 

und des Unrechts, das den Betroffenen sexua-

lisierter Gewalt zugefügt wird, wird also solan-

ge nicht ernstgenommen, solange die Kriterien 

zur Beurteilung menschlicher Sexualität keine 

personalen Kriterien zulässt, sondern lediglich 

allgemein Ziele, wie die Reglementierung bzw. 

Minimierung der Lust und den Schutz natür-

licher Zwecke berücksichtigt. Das aber heißt 

auch: Erst durch das eindeutige Bekenntnis zur 

sexuellen Selbstbestimmung und eine angemes-

sene Würdigung des Leids, das den Betroffenen 

ThPQ 167 (2019), 309  –311



310

zugefügt wird, kann moraltheologisch geklärt 

und erklärt werden, dass sexueller Missbrauch 

zu verurteilen ist.

Setzt sich der Moraltheologe Stephan 

Goertz mit Joseph Ratzingers Vorwürfen aus-

einander, wonach die Schuld für den sexuellen 

Missbrauch in der Kirche vor allem bei denen 

zu suchen ist, die sich in vermeintlicher An-

passung an den Zeitgeist für eine Weiterent-

wicklung der kirchlichen Lehre einsetzen, um 

sich dann klar davon zu distanzieren, so nimmt 

der Fundamentaltheologe Magnus Striet dessen 

einstigen engen Mitarbeiter Kardinal Gerhard 

Müller ins Visier. Müllers Diskurs über Sexuali-

tät, den dieser zum Beispiel in seinem 2018 ver-

öffentlichen Buch zum Priestertum2 vorlegt, er-

teilt er dabei eine klare Absage. Er hält ihm vor: 

„Ernsthaft nicht ins behauptete Normalschema 

einpassungsfähige sexuelle Dispositionen auf 

eine Ursprungssünde und dann auf die Erb-

sünde zurückzuführen, ist abenteuerlich“ (33). 

Damit trifft er genau den wunden Punkt bei 

jenen Theologen, die unter Umgehung sexual-

wissenschaftlicher Erkenntnisse theologische 

Konstrukte in die Welt setzen, um diese dann 

als Grundlage für ihre Ablehnung z. B. von 

Homosexualität zu benutzen, ohne offensicht-

lich zu merken, dass es sich bei dem, was dann 

bei ihnen herauskommt, um nicht mehr als blo-

ße Fantasien handelt. Solange man sich damit 

begnügt, das als theologische Gedankenspiele 

einzuordnen, die ohne große Bedeutung für die 

Menschen sind – was ja in der Regel tatsächlich 

der Fall ist –, mag man das einfach zur Kennt-

nis nehmen. Wenn eine solche Vorgehensweise 

und ein solches Denken jedoch zum Maßstab 

für richtiges Verhalten wird und das dann auch 

noch mit der Autorität des Lehramtes eingefor-

dert wird, bleibt eigentlich nur noch ein klares: 

„So nicht!“ dagegenzuhalten.

Fatal ist, dass diese Annäherungsweise 

an die menschliche Sexualität den konkreten 

Menschen außer Acht lässt. Die menschliche 

Sexualität bleibt hier weiterhin eingesperrt 

in den Turm, in den man sie weggesperrt hat, 

anstatt mit ihr zu reden, als Kirche mit ihr er-

2 Gerhard Müller, „Ihr sollt ein Segen Sein. Zwölf Briefe über das Priestertum, Freiburg i. Br.–Ba-
sel–Wien 2018.

wachsen, reif, nüchtern umzugehen. Geschieht 

dies nicht, hat das zur Folge, dass die Sexualität 

im kirchlichen Kontext weiterhin in einen Dun-

kelraum abgedrängt wird, um dort unbesehen, 

manchmal auch unkontrolliert ein oft trauriges 

Dasein zu fristen. Die Sexualität, die im Dun-

keln bleibt, die sich nicht entwickeln kann, die 

in einem infantilen Zustand verharrt, ist aber 

in besonderer Weise anfällig für ein unverant-

wortliches und missbräuchliches Verhalten.

Auch wenn Menschen wie Gerhard Mül-

ler diese Einsicht vermutlich nicht erreichen 

wird: Es sind solche theologische Zugänge zur 

Sexualität, die sich sexualwissenschaftlichem 

Wissen versperren, die verhindern, „dass der 

ganze Abgrund von Sexualität, den diese auch 

darstellen kann, offen thematisiert und in sei-

nem systemischen Gefahrenpotential analysiert 

werden kann“ (33). Würde Kardinal Müller 

zum Beispiel die Erkenntnisse der Homose-

xualitätsforschung rezipieren, wonach homo-

sexuelle Menschen genauso beziehungsfähig 

und glücklich sein können wie heterosexuelle, 

käme er in der Beurteilung von Homosexuali-

tät und homosexuellem Verhalten sehr schnell 

zu anderen Schlüssen, Schlussfolgerungen, die 

ihm aber gewiss nicht behagen würden. Da ist 

es doch einfacher, sich bei der Frage, wie die 

Kirche sich gegenüber der homosexuellen Ori-

entierung und homosexuellem Verhalten posi-

tioniert, von einigen Nebenbemerkungen in der 

Bibel bestimmen zu lassen, auch wenn diesen 

ein Verständnis von Homosexualität zugrunde 

liegt, das mit dem, was wir heute unter Homo-

sexualität verstehen, nichts zu tun hat. – Es ist 

einfacher, aber eben unverantwortlich.

Nach Joseph Ratzinger und Gerhard Mül-

ler gerät im Beitrag der Fundamentaltheologin 

Rita Werden über die systemische Vertuschung 

sexualisierter Gewalt Rudolf Voderholzer, Bi-

schof von Regensburg, in den Fokus. Zunächst: 

Die Bilanz, die sie über die systemische Ver-

tuschung sexualisierter Gewalt in der Kirche 

zieht, ist ernüchternd und erschreckend: „Noch 

immer wird nur zugegeben, was bereits durch 

andere öffentlich gemacht worden ist. Die 

Das aktuelle theologische Buch



311

Gruppe der Verantwortlichen steht in dieser 

Hinsicht nach wie vor geschlossen einer zu-

nehmend irritierten Öffentlichkeit gegenüber“ 

(77). Zur Gruppe der Verantwortlichen zählen 

vor allem die Bischöfe. Einem unter ihnen, den 

Werden sich nicht ohne Grund besonders vor-

nimmt, dem Regensburger Bischof Rudolf Vo-

derholzer, kann sie nicht so recht „abkaufen“, 

dass ihn das Leid und die Tränen der Betrof-

fenen, wie er behauptet, wirklich bewegen. Die 

Autorin hat den – wie ich meine berechtigten – 

Eindruck, dass sich viele Bischöfe immer noch 

hinter einem allgemeine „Wir“ oder gar dem 

System „Kirche“ verstecken, also nicht dazu 

stehen, dass sie, zumindest auch sie und das in 

besondere Weise, dieses System ausmachen, sie 

dafür verantwortlich sind, was im Namen die-

ses Systems getan, unterlassen, ja – soweit wür-

de ich gehen – verbrochen wurde.

Wenn beispielsweise Rudolf Voderholzer, 

wie er sagt, sich zutiefst schämt, wie verortet 

er sich dann selbst, so fragt sie, „im Verhältnis 

zum ‚System‘? Ist er aktiver Teil dessen oder 

nur sein eigentlich unbeteiligter Repräsentant?“ 

(55). Es läuft eher, wie das auch für viele andere 

Bischöfe zutrifft, auf Letzteres hinaus, eben die 

Rolle eines unbeteiligten Repräsentanten. Von 

eigener, persönlicher Schuld ist bei ihm und 

seinen Mitbrüdern nicht die Rede, obzwar diese 

doch im Raum steht, zumal man, wie das auch 

Rudolf Voderholzer getan hat, alle Betroffenen 

um Vergebung bittet. Sich allgemein zu ent-

schuldigen, zu sagen, wie sehr man sich schä-

me, das klingt zunächst gut, kommt zumindest 

im ersten Moment nach außen hin gut an. In 

Wirklichkeit aber treten er und mit ihm seine 

bischöflichen Mitbrüder, deren Beteiligung an 

den Vorgängen der Vertuschung infrage steht, 

in diesem Moment als Personen zurück, „in die 

Gruppe von Verantwortlichen für die Leitung 

der Kirche, unter denen nicht klar ist, wer wie an 

der Katastrophe beteiligt war“ (55). Die Selbst-

aussage, sich zu schämen, löst sich sozusagen 

in einer Gruppe von Menschen, den Bischöfen, 

besser noch im System Kirche auf. Sie wird da-

durch neutralisiert, so dass niemand unter den 

Verantwortlichen konkret heraussticht. Würde 

man dagegen als Bischof statt von Scham – ein 

Wort, das inzwischen schon fast zur Routine 

geworden ist – von Schuld, gar von persönlicher 

Schuld sprechen und dazu stehen, worin man 

sich tatsächlich schuldig gemacht hat, hätte das 

eine andere Außenwirkung, die etwas von der 

verloren gegangenen Glaubwürdigkeit der Kir-

che – vielleicht – zurückgewinnen würde. Eben-

so würde dies eine Innenwirkung auslösen, die 

gerade auch durch die Erschütterungen und 

Konsequenzen, die sich daraus ergeben müss-

ten – bis hin zu Rücktritten von Bischöfen –, 

die Kirche letztlich weiterbringen würde, würde 

dadurch doch etwas in Bewegung gesetzt wer-

den, was jetzt noch zum Stillstand verurteilt 

bleibt, solange jene, die versagt haben, immer 

noch das Sagen haben.

„Unheilige Theologie!“, so der Titel des 

von Magnus Striet und Rita Werden heraus-

gegebenen Buches: Es ist nicht nur ein lesens-

wertes Buch, es ist ein notwendiges Buch in der 

gegenwärtigen Krise der Kirche. Das bezieht 

sich auch auf die anderen Beiträge des Buches, 

hier vor allem auf den Artikel von Georg Essen, 

der aufzeigt, inwiefern die Sakralisierung des 

Priesters, also die Aura und Heiligkeit, mit wel-

cher der Priester umgeben wird, missbräuchli-

ches Verhalten fördern kann. Wer ernstnimmt, 

worauf die Verfasser und Verfasserinnen des 

Buches schonungslos hinweisen, wer die not-

wendigen Konsequenzen zieht, die sich daraus 

ergeben, der / die kann mit dazu beitragen, dass 

sich – hoffentlich – die Not in der Kirche wen-

det, zumindest beginnt, sich zu wenden. Genau 

diese Personen können hierauf das Buch fort-

schreiben, das dann freilich, so hoffe ich, den 

Titel trägt: „Heilige Theologie“. Bleibt zu hof-

fen, dass wir, die Autoren des Werkes, ich, die 

Leserinnen und Leser, das noch erleben dürfen.

 Würzburg Wunibald Müller

Das aktuelle theologische Buch


